
Conclusion 
Nous avons examiné les 7 fêtes que Dieu donna à Israël par l’intermédiaire de 

son serviteur Moise, dans un ordre consécutif à des expériences séparées que nous 
devons traverser. C’est partiellement vrai, mais pas totalement. Plus large est le 
bâtiment, plus solides doivent être les fondations. Alors que nous poursuivons notre 
marche avec Dieu, notre fondation ne restera pas immobile, mais croîtra en force de 
plus en plus. Nous n’atteindrons jamais la Pâque. Nous continuerons à croître avec 
plus de profondeur dans la compréhension et d’étonnement dans la connaissance 
que nous sommes rachetés et appartenons à Dieu. Les dons de Pentecôte, plutôt que 
d’avoir disparu, seront devenus une expérience continuelle avec Dieu. 

Nous devons nous appuyer sur le fait que de plus grandes gloires et 
manifestations de Dieu sont à venir. Nous ne devons pas nous attacher à recréer les 
gloires du passé. Nous ne devons même pas nous agripper aux choses bonnes du 
présent. Nous devons aller du bien que nous pouvons recevoir vers le mieux et le 
meilleur. Nous devons nous attacher, comme le dit Paul, à recevoir le prix d’un 
haut appel de Dieu en Jésus- Christ. 

Additif 
J’ai introduit le sujet des Fêtes d’Israël, avec la forte conscience que, comme 

Paul, je vois obscurément dans un miroir. Beaucoup de ce qui n’est pas clair 
aujourd’hui le deviendra quand le temps sera venu. Aussi, j’ai écrit succinctement. 
Chaque fête pourrait faire l’objet d’un livre entier, et Dieu voulant, j’en écrirai 
quelques uns quand le temps viendra. Pour maintenant, Je prie que Dieu se servira 
de cette introduction aux fêtes d’Israël pour ouvrir les cœurs et les compréhensions 
à quelque chose de plus glorieux qui est en réserve pour ceux qui l’aiment. 

 Octobre 2007 

On peut obtenir ce texte  
ainsi que d'autres de website 
www.GrowthInGod.org.uk 

Les Fêtes d’Israël 
 

et leur 
 

Signification Spirituelle 

Fête Mois Dates 

Pâque 1 14 

Pain sans levain 1 15-21 

Prémisse de la moisson 1  

Semaines (Pentecôte) 3  

Trompettes 7 1 

Jour des expiations 7 10 

Tabernacles (Cabanes) 7 15-22 



Peu avant qu’il ne meure, Jésus dit aux disciples que lui et le Père viendraient 
à eux et feraient leur demeure en eux. L’expérience ultime en dieu est qu’il devrait 
habiter en nous et nous en lui. 

C’est une fusion parfaite quand deux liquides sont mélangés et perdent chacun 
leur propre identité. Ils ne peuvent plus être distingués. Quand vous mettez du lait 
dans du thé, est-ce du lait dans le thé ou du thé dans le lait ? Vous ne pouvez le dire 
car ils sont complètement mélangés l’un à l’autre. C’est ainsi qu’il en sera entre 
Jésus et nous. Quand les gens nous verront ils verront Jésus. 

L’Eau Vive  
La Fete des Tabernacles est mentionnée juste une fois dans le nouveau 

testament dans Jean chapitre 7. Au début de ce chapitre, Jésus refuse de monter à 
Jérusalem pour la fête malgré la pression exercée par ses frères, en leur disant que 
le temps n’est pas encore venu. Passée la moitié des jours de fête, il apparut à 
Jérusalem, et au dernier et plus grand jour de celle-ci, il fit une déclaration 
étonnante « Si quelqu’un a soif, laissez-le venir à moi pour boire. Quiconque croit 
en moi, comme les Ecritures le disent, des fleuves d’eau vive couleront de son 
sein ». 

Jésus parle d’une source de vie localisée justement en nous. C’est la 
conséquence directe de sa présence qui habite en nous. Nous n’aurons plus besoin 
de passer par d’autres personnes pour puiser à la source de leurs bénédictions. 
Combien de fois n’avons nous pas remarqué des gens durant des réunions et des 
conférences, des lieux et des livres et des cassettes desquels ils pouvaient recevoir 
de la vie spirituelle. Hélas, la source de vie en nous était insuffisante pour leurs 
besoins. 

Dans les premières périodes de notre marche avec Dieu, nous ressemblons à 
la lune. Nous reflétons une gloire qui n’est pas la notre. Nous utilisons la lumière 
du soleil, comme nous n’avons aucune vraie lumière personnelle. La lumière 
lunaire est mieux que pas de lumière du tout, mais elle n’est rien comparée à la 
pleine lumière éclatante du soleil. Le soleil a sa propre lumière, et nous donne 
chaleur et guérison tout aussi bien. 

Jésus parle de « rivières d’eau vive coulant ». L’écoulement est quelque chose 
qui se produit tout le temps. Les rivières s’écoulent nuit et jour continuellement et 
ne s’arrêtent jamais. L’écoulement est un état fluide de leur nature. Je crois qu’il y 
avait un flot continuel ininterrompu d’eau vive venant de Jésus tout autour de lui 
pour ceux qui étaient en mesure de le recevoir. Ceci est sa promesse à ceux qui le 
suivent à la Fête des Tabernacles. 

Quand la rivière d’eau vive coulera à pleine force des fils de Dieu, la vision de 
Jean sur la rivière d’eau vive dans le dernier chapitre de l’Apocalypse sera 
accomplie. Le temps de guérison pour les nations viendra. 

17 



lettres. Il grandit pour devenir un remarquable et magnifique homme de Dieu qui 
servait sa génération et aussi des millions par le truchement des lettres qu’il écrivit. 
Dieu est encore un Dieu de croissance et de progrès et de révélation déployée. Il est 
seulement logique de croire qu’il y aura des saints dans les temps à venir qui iront 
plus loin que Paul. Ce n’est pas un blasphème, mais le simple bon sens. 

Je crois que Jésus est la seule personnalité de la Bible qui, tout le temps, 
atteignit tous les records par une vie incomparable de communion continuelle et 
parfaite avec Dieu. 

La Pentecôte est le royaume des dons et des signes. Elle vient au début de 
l’été. Les dons sont très différents du fruit. Les dons sont donnés instantanément. 
Le Fruit prend un long temps pour devenir mature et à point. Il atteint la perfection 
seulement après avoir enduré la chaleur de l’été. Les signes ne sont jamais des 
valeurs en eux-mêmes. Leur valeur réside dans ce qu’ils indiquent. Ce sont des 
signes qui indiquent que le fruit parfait viendra. Nous devons endurer la chaleur de 
l’été nécessaire au mûrissement du fruit. 

Tabernacles  
A la Fête des Tabernacles, les deux thèmes de la moisson et du souvenir 

national sont unis. Elle était célébrée pendant 7 jours « quand tu recueilleras le 
produit de ton aire et de ton pressoir » (Deut 16: 13). Le travail de la moisson était 
terminé, et c’était le temps de la célébration. La méthode pour célébrer (encore 
observée aujourd’hui par les Juifs, dans une forme modifiée) était inhabituel. Dieu 
dit aux Juifs de prendre des branches de palmier et peuplier et de faire des abris 
dans lesquels ils devaient vivre durant 7 jours. Ils devaient faire cela pour se 
rappeler que pendant 40 années ils vécurent dans des tentes pendant qu’ils erraient 
dans le désert. 

Le mot « tabernacle » signifie un abri temporaire plutôt qu’une tente. Dans les 
Ecritures, il est utilisé pour symboliser le corps humain, reflétant la courte durée de 
notre existence dans ce monde. Paul fait référence à nos corps terrestres comme des 
tabernacles. Jean affirme « Le Verbe fut fait de chair et fit son tabernacle (grec 
littéral) en nous. » Jésus vint pour prendre résidence temporaire dans un corps 
humain. Il y a une forte certitude qu’il naquit vraiment à la Fête des Tabernacles. 
Tout ceci indique que les gloires de la Fête des Tabernacles doivent être accomplies 
dans cette vie. Dieu habitera parmi son peuple alors que ce dernier sera encore dans 
des corps mortels. Cette fête ne parle pas de gloire dans un ciel futur, mais de ce 
qui prendra place ici sur terre. Notre état futur après que nous ayions quitté ce corps 
mortel sera certainement merveilleux au-delà de ce que nous pouvons imaginer, 
mais la Fête des Tabernacles parle de gloires qui sont pour ceux qui entrent 
pleinement dans la filiation de fils de Dieu alors qu’ils sont encore dans leurs corps 
mortels. 

16 

Introduction 
Les fêtes sont une caractéristique de toutes les religions majeures. La plupart 

de ceux qui se disent chrétiens observent Noël et Pâques. Quelques-uns observent 
également d’autres jours saints. Les Indous ont un large éventail de fêtes, et les 
Bouddhistes et les Musulmans en ont aussi pas mal. 

Quand nous examinons la Bible, nous découvrons beaucoup de références au 
sujet des fêtes juives mais absolument rien sur celles dénommées chrétiennes. C’est 
dû au fait que Noël et Pâques ne sont pas vraiment des fêtes chrétiennes, mais des 
fêtes païennes déguisées. Pour une réflexion sur ce sujet veuillez lire “Church 
Festivals”. Présentement, je veux aborder le sujet positif des fêtes d’Israël et de leur 
signification spirituelle pour nous. 

Avant que nous abordions séparément ces fêtes, nous devons nous poser la 
question de savoir pourquoi nous avons besoin de les étudier. La même question 
peut se poser au sujet de beaucoup d’autres passages des Ecritures. Pourquoi 
étudier le tabernacle ? Ou les offrandes du Lévitique ? Ou pourquoi étudier la 
longue histoire du peuple d’Israël ? L’apôtre Paul nous donne une réponse sans 
détour: « ces choses sont pour nous des préfigurations et des symboles » (1 Cor 10: 
6). Les fêtes et cérémonies de l’ancienne alliance, aussi bien que l’histoire du 
peuple Juif, sont toutes des symboles porteurs de vérité spirituelle. Toutes les 
Ecritures font référence premièrement à Jésus lui-même, et en second lieu à nos 
propres vies et expériences comme nous cherchons à le suivre et à lui ressembler. 

Les sept fêtes de la loi juive sont inscrites dans un tableau en tête de ce livret. 
D’autres fêtes furent ajoutées plus tard, telles que Pourim au temps d’Esther et 
Hanucca au temps des Maccabées. Ces 7 fêtes sont toutefois les fêtes originales de 
la Torah ou loi de Moïse. 

Les principales références scripturaires à ces fêtes sont: 

 

L’agriculture et l’histoire nationale sont les deux thèmes principaux qui 
couvrent la plupart des fêtes. La Pâque, la Fête des pains sans levain et celle des 
Tabernacles ont une origine historique et commémorent la sortie d’Egypte et le 
séjour dans le désert. La Fête des Prémisses, la Pentecôte et également la Fête des 

1 

Pâque Exode 12 

Résumé Exode 23: 14-17 

Jour des Expiations Lévitique 16 

Toutes les fêtes Lévitique 23 

Toutes les fêtes Nombres 28: 11-29-40 

Toutes les fêtes Deutéronome 16: 1-7 



Tabernacles sont toutes observées à des étapes différentes de la moisson. Ainsi, la 
Fête des Tabernacles, qui constitue l’apogée de toutes les fêtes, conjugue deux 
thèmes dont nous reparlerons en détail plus tard. 

Les fêtes se présentent en trois groupes qui, comme beaucoup d’autres choses 
dans les Ecritures, forment un modèle. Il y a trois fêtes dans le premier mois, une 
dans le troisième mois et trois autres dans le septième mois. Les trois premières 
forment la Pâque et parlent du commencement de nos expériences spirituelles. La 
Fête de la Pentecôte, au troisième mois, est une phase ultérieure. Les trois fêtes du 
7ème mois sont celles du groupe des Tabernacles et parlent de la maturité spirituelle. 
7 est le chiffre de la perfection spirituelle, et la Fête des Tabernacles, qui est la 7ème 

fête et qui se produit au 7ème mois, parle de la perfection de notre marche avec Dieu. 
Tous les mâles israélites reçurent l’ordre de par la loi de se présenter devant le 
Seigneur, à Jérusalem, trois fois par an aux saisons où se déroulent ces trois 
principales fêtes. Même de nos jours, les réservations d’avion en provenance du 
monde entier pour Tel Aviv sont les plus chères et les moins disponibles à ces 
périodes. 

Lévitique, chapitre 23, débute en parlant du sabbat hebdomadaire. C’était un 
jour où les Israélites devaient cesser leur travail habituel. C’était un jour mis à part 
pour Dieu. Toutes les fêtes étaient aussi considérées comme des sabbats où aucun 
travail séculier ne devait être fait. 

La loi aussi voulait que les offrandes aient lieu à toutes les fêtes. Plus 
particulièrement, les fêtes de la Pâque et des Tabernacles étaient des temps 
d’offrandes sacrificielles importantes. 

Ces deux exigences de repose et de sacrifice nous enseignent une vérité 
fondamentale. Nous ne pouvons rien gagner par notre propre travail pour Dieu. 
Toutes les bénédictions de toutes ces fêtes viennent des offrandes et sacrifice de 
Jésus sur la croix pour nous. Toute chose vient de lui. Nous ne pouvons gagner par 
nos propres efforts. 

Elles nous apprennent une autre vérité. Nous devons faire des sacrifices dans 
le royaume naturel et mettre un temps à part qui pourrait être passé à un travail 
rentable ou à du plaisir et le donner à Dieu. Nous sacrifions du matériel pour gagner 
le spirituel. 

Les fêtes sont comme une carte traçant notre progrès spirituel en Dieu. Notre 
voyage commence avec la Pâque, et la perte du sang de l’Agneau . Il poursuit avec 
la Pentecôte et la dispensation du Saint-esprit comme un avant-goût du plein 
héritage. Son but final est la fête des Tabernacles, dont nous allons parler plus en 
détail par la suite. 

Les Ecritures ont d’autres cartes pour nous aider à atteindre notre destination 
spirituelle. Le voyage des Israélites, de l’Egypte à la Terre Promise est le plus 
connu. Comme les Israélites, nous devons traverser la Mer Rouge, combattre les 

2 

disparaîtra. Lorsque j’étais enfant, je parlais comme un enfant, je pensais comme 
un enfant, je raisonnais comme un enfant; lorsque je suis devenu homme, j’ai fait 
disparaître ce qui était de l’enfant. Aujourd’hui nous voyons au moyen d’un miroir, 
d’une manière obscure, mais alors nous verrons face à face; aujourd’hui je connais 
en partie, mais alors je connaîtrai comme j’ai été connu » (1 Corinthiens 13: 8-12). 

Paul fait savoir clairement que, lorsque la perfection viendra, les dons de 
l’esprit (le parler en langue, la connaissance et la prophétie) disparaîtront. Les dons 
de l’esprit sont comme des inspirations passagères qui nous élèvent temporairement 
de notre pauvreté spirituelle dans le royaume de Dieu. Ils sont comme des dagues 
dans un courant électrique au moment où le voltage saute momentanément au-delà 
de son niveau normal et puis qui retombe rapidement. Pour Jésus, ceci n’arrivait 
jamais. Ce n’était pas nécessaire. Il vivait en Dieu. Ces précieux dons de l’esprit ne 
sont pas le meilleur de Dieu. Ils sont une gracieuse provision pour ceux qui sont 
immatures et n’ont pas encore l’esprit de Christ habitant en eux. 

Quand Paul dit « Aujourd’hui nous voyons au moyen d’un miroir, d’une 
manière obscure (grec: εν αινιγµατι - dans une énigme), mais alors nous verrons 
face à face », il doit avoir pensé aux paroles de Dieu à propos de Moise, « Lorsqu’il 
y aura parmi vous un prophète, c’est dans une vision que moi, l’Éternel, je me 
révélerai à lui, c’est dans un songe que je lui parlerai. Il n’en est pas ainsi de mon 
serviteur Moïse. Il est fidèle dans toute ma maison. Je lui parle bouche à bouche, je 
me révèle à lui sans énigmes » (Nombres 12: 6-8). 

Moise avait passé des dons inspirés de l’esprit à une plus profonde 
connaissance et expérience de Dieu. Dans sa première lettre aux Corinthiens, il 
apparaît que Paul savait qu’il n’avait pas atteint la place avec Dieu qui fut celle de 
Moise. Ce fut certainement l’une de ses premières lettres, et vingt années plus tard, 
il pouvait bien dire qu’il avait écrit quelque chose de différent. 

Ce qu’il écrivit de la prison aux Philippiens présentait des similitudes: « Ce 
n’est pas que j’aie déjà remporté le prix, ou que j’aie déjà atteint la perfection; mais 
je cours, pour tâcher de le saisir, puisque moi aussi j’ai été saisi par Jésus-Christ. 
Frères, je ne pense pas l’avoir saisi; mais je fais une chose: oubliant ce qui est en 
arrière et me portant vers ce qui est en avant, je cours vers le but, pour remporter le 
prix de la vocation céleste de Dieu en Jésus-Christ. » (Phil 3: 12-14). 

Quelques personnes peuvent penser que cela frôle le blasphème de suggérer 
que nous pouvons aller plus loin que Paul dans notre expérience spirituelle. Mais, 
nous devons nous demander si les personnalités bibliques sont parfaites ? 
Connaissaient-ils toute chose. Avaient-ils en permanence des records spirituels qui 
ne pouvaient être battus ? Dieu est le Dieu de la croissance et du progrès. Paul fut 
étrangement converti sur la route de Damas. Cette expérience était le début d’une 
marche avec Dieu. De ce jour, il grandit en sagesse et compréhension et 
connaissance de Dieu. Plus encore, il grandit en amour et joie et paix. Nous 
pouvons retracer cette croissance au travers du livre des Actes et aussi de ses 

15 



Chaque fête est annoncée par le son des trompettes. Si importante est la Fête 
des Tabernacles que son annonce par les trompettes est une fête distincte avec ses 
propres règles. 

Un roi des rois est un roi même parmi les rois. Un Seigneur des Seigneurs est 
un seigneur même parmi les seigneurs. Un jubilée des Jubilées, comme nous 
l’avons vu, était tout à fait exceptionnel même parmi les jubilées. Ainsi, la gloire de 
la Fête des Tabernacles rendra la gloire de toutes les autres fêtes bien pale en 
comparaison. 

Vu ce qui précède nous pouvons comprendre que nous sommes en train de 
nous diriger vers l’apogée la plus grande des desseins de Dieu. Dieu ne combat pas 
dans une bataille perdue en angoissant pour restaurer l’église dans sa pureté 
originelle dans une compétition contre le matérialisme, le modernisme, le 
communisme et d’autre religions. Il se meut pour quelque chose de plus grand que 
tout ce qui a pu être auparavant. 

Là, nous pouvons comparer la Fête des Tabernacles à la Pâque. Du temps de 
celle-ci, les Juifs se souvenaient de leur période en Egypte. Ils avaient été esclaves 
des Egyptiens et par l’intermédiaire de Moise, Dieu les avait rendus libres et fait 
devenir un peuple indépendant ; ils pouvaient comparer la liberté avec l’esclavage. 
A la Fête des Tabernacles, ils se souvenaient de leur temps dans le désert. En terre 
promise, les Israélites vivaient dans des maisons, étaient propriétaires de leurs 
terres et étaient régulièrement approvisionnés en nourriture. Dans le désert, les 
choses étaient très différentes. Ils se déplaçaient de lieu en lieu comme des 
nomades et dépendaient de Dieu pour la manne qu’il leur envoyait du ciel. Qu’est-
ce qui était mieux ? Etait-ce de vivre dans le désert et d’être nourris par la manne 
envoyée des cieux ? Ou était-ce de vivre dans la terre fertile d’Israël, donnée par 
Dieu, et vivre de son abondance ? Nous pouvons seulement donner une réponse. 
C’est mieux de vivre dans la terre promise. 

Les miracles du désert, le tonnerre du Sinaï, l’eau jaillissant du rocher, la 
manne et les cailles étaient des provisions merveilleuses venant de Dieu. C’était un 
privilège unique de les connaître et les expérimenter. Cependant, ils constituaient 
un approvisionnement temporaire pour un temps donné. Toute chose était 
préférable que le temps amer d’esclavage en Egypte, mais bien que le désert n’était 
pas ce que Dieu avait prévu pour son peuple, c’était un endroit par lequel ils 
devaient passer. 

Quand les Israélites atteignirent la terre promise, la manne venant des cieux 
cessa. Le temps des miracles dans le désert était terminé. Quelle est la signification 
spirituelle de cela ? Qu’y a-t-il dans le Nouveau Testament qui nous dit que cela 
cessera ? 

« La charité ne périt jamais. Les prophéties prendront fin, les langues 
cesseront, la connaissance disparaîtra. Car nous connaissons en partie, et nous 
prophétisons en partie, mais quand ce qui est parfait sera venu, ce qui est partiel 

14 

Amalécites, traverser le désert et la rivière du Jourdain avant de pouvoir conquérir 
la terre spirituelle de Canaan qui devient notre Israël spirituel. 

 Le Tabernacle est une autre carte. Nous devons séjourner dans toutes ses 
cours. Il y avait une cour extérieure où tout le peuple pouvait venir avec les 
offrandes. Il y avait un lieu saint où seulement les prêtres pouvaient aller. Enfin, il y 
avait un lieu Saint des Saints où seul le Grand Prêtre pouvait entrer , et seulement 
une fois par an. Le Saint des Saints était la présence même de Dieu. Ces trois cours 
correspondent, je crois, aux trois groupes de fêtes. 

Jésus dit: « Je suis le Chemin, la Vérité et la Vie ». Nous le connaissons en 
premier comme le Chemin. Puis ensuite, nous le connaissons plus profondément 
comme la Vérité. Finalement, nous le connaissons comme la Vie. Un chemin ou 
une route n’a pas d’usage ou de signification en dehors de la destination vers 
laquelle il conduit. Même la vérité n’est pas un but en soi, mais nous aide 
seulement à atteindre notre but. La Vie est le grand but et l’apogée de notre voyage. 
La Mort est la séparation d’avec Dieu. La Vie est l’union avec Lui. Nous 
trouverons que le Chemin, la Vérité et la Vie correspondent aussi aux trois groupes 
de Fêtes. 

Ce sont toutes ces cartes qui nous aident dans notre pèlerinage. La carte ne 
sera pas utile à ceux qui ne désirent pas faire le voyage. Cela implique un coût et un 
sacrifice. Nous sacrifions ce que nous yeux physiques peuvent voir pour gagner ces 
choses qui nous sont révélées avec les yeux de la foi. 

Certaines personnes expérimentent la Pâque dans leur vie. Ils savent que 
l’Agneau de Dieu est mort pour eux. Ils se réjouissent dans le pardon de leurs 
péchés, mais par réticence ou ignorance échouent de se rendre jusqu’à Pentecôte, et 
souvent s’opposent à ceux qui souhaitent aller plus loin avec Dieu. D’autres ont un 
désir d’aller au-delà de leurs expériences originelles avec Dieu et s’empressent 
d’aller jusqu’à Pentecôte et d’entrer dans la voie du baptême et de la puissance du 
Saint-Esprit. Tristement cependant, beaucoup de ceux qui expérimentent la 
Pentecôte croient qu’il n’y a rien de plus et s’adossent sur ce qu’ils ont. Ils restent 
dans le désert et ne traversent jamais la rivière du Jourdain qui passe entre eux et la 
terre promise. Heureusement, il y a aussi ceux qui désirent traverser la rivière du 
Jourdain et se hâtent d’avancer vers le « Haut appel de Dieu en Jésus-Christ ». Ce 
sont ceux qui expérimentent la fête des Tabernacles. 

La principale démonstration de ces lignes portera de plus sur les trois fêtes du 
7ème mois. Trompettes, Expiation et Tabernacles. Ce sont les fêtes que nous devons 
découvrir et expérimenter par nous-mêmes. 

3 



La Paque 
Les fêtes de ce premier mois furent centrées sur la Pâque. Cette fête rappelle 

les évènements dramatiques qui eurent lieu quand les enfants d’Israël sortirent 
d’Egypte. En Egypte, ils étaient des esclaves. De cruels contremaîtres les forçaient 
à travailler dur. Des générations d’Israélites vivaient et mourraient sans connaître le 
bonheur ou la liberté. A la fin, Dieu entendit leurs cris et envoya quelqu’un pour les 
délivrer et les rendre libres. Moïse les conduisit hors d’Egypte et par la suite 
jusqu’en Terre d’Israël. 

La nuit de leur départ, l’ange du Seigneur tua tous les fils premiers-nés de 
chaque famille égyptienne. Les Israélites reçurent l’ordre de tuer un agneau et de 
mettre son sang sur les portes de leurs maisons. Quand l’ange du Seigneur vit le 
sang, il passa au-dessus de ces maisons, et le fils premier-né ne mourut pas. 

Les familles juives observent chaque année la fête de la Pâque jusqu’à ce jour. 
Nous qui suivons Jésus, nous observons une Pâque spirituelle. Pour nous, Jésus est 
l’Agneau de Dieu qui mourut pour nous sauver de nos péchés. Notre sentence de 
mort a été annulée. Nous sommes librement absouts et pardonnés. L’Agneau de 
Dieu a porté notre péché à notre place avec sa redoutable pénalité. Comme les 
Israélites de l’ancienne alliance, nous sommes un peuple racheté. 

Cette fête est le point de départ de notre expérience en Dieu. A travers le sang 
de Jésus, nous sommes rachetés ou achetés de nouveau pour Dieu. Initialement, 
nous appartenons à Dieu par le droit de la création. Il nous fit. Nous avons été 
séparés de Lui à cause du péché. Jésus, l’Agneau de Dieu, s’offrit lui-même, au 
travers de son sang pour nous ramener à Dieu.. Suivant ce principe, nous lui 
appartenons maintenant et nous sommes sa propriété. Ceci est un fait fondamental 
qui sous-tend toute notre expérience spirituelle. Nous avons été rachetés pour Dieu 
et nous lui appartenons. Nous sommes son peuple et Il est notre Dieu. 

La Fête des Pains sans Levain 
Le jour suivant la Pâque, la fête des pains sans levain débuta et dura 7 jours. 

Elle a aussi son origine dans le départ d’Egypte. Le levain est une substance qui 
permet à la farine de gonfler. Quand les Israélites quittèrent l’Egypte, ils n’eurent 
pas le temps de laisser le levain gonfler la pâte. Ils durent manger le pain sans qu’il 
soit levé. 

Jésus dit à ses disciples: « Attention au levain des Pharisiens ». Les Pharisiens 
étaient des enseignants de la loi de Moïse qui fut donné par Dieu. Cependant, ils 
avaient rajouté toutes sortes d’interprétations et de traditions. Le résultat 
ressemblait à quelque chose qui a gonflé au-delà de sa taille originelle, et qui a 
perdu complètement sa pureté. Paul écrivit aux Corinthiens: « De plus, gardons la 
fête, non avec le vieux levain, celui de la malice et de la méchanceté, mais avec le 
pain sans levain de la sincérité et de la vérité » (1 Cor 5: 8). 

4 

Il en est de même avec Dieu, que Jésus décrit comme Le Fermier. Les personnes 
qui ne croient pas en une moisson ont des difficultés à comprendre les desseins de 
Dieu. Rien ne semble avoir de sens. 

Il en est ainsi dans nos vies personnelles. Beaucoup de choses arrivent que 
nous ne pouvons comprendre. Elles semblent des frustrations et des souffrances 
inutiles. Quand le fruit n’est pas encore venu, il n’y a rien en quoi nous pouvons 
trouver plaisir. Quand notre temps personnel de la moisson arrivera, tout sera 
différent. Nous exalterons de joie quand nous comprendrons le but des épreuves 
que nous avons traversées. 

Ceci est également valable à un degré plus grand pour l’église. Nous 
regardons le peuple de Dieu maintenant et nous voyons tant de confusion. En 
partie, ceci est l’accomplissement des paroles de Jésus « Laissez croître ensemble 
l’un et l’autre jusqu’à la moisson, et, à l’époque de la moisson, je dirai aux 
moissonneurs: Arrachez d’abord l’ivraie, et liez-la en gerbes pour la brûler, mais 
amassez le blé dans mon grenier.» (Mat 13: 30). Trop souvent, quand le peuple de 
Dieu s’assemble, croyant et incroyant s’assoient côte à côte. Nous sommes aussi 
trop souvent un mélange de foi et d’incrédulité. 

Dans une dimension encore plus large du monde, nous voyons même plus de 
confusion. Beaucoup d’incroyants mettront l’accent sur le sang répandu, la famine 
et la détresse et se demanderont s’il peut y avoir un Dieu. Une fois encore, nous 
devons dire que les desseins et les plans de Dieu resteront cachés jusqu’à la 
moisson. Le temps viendra où, selon Zacharie (14: 16), même les gentils monteront 
à Jérusalem pour adorer le Roi, le Seigneur Tout Puissant, et pour célébrer la fête 
des Tabernacles. « La création aussi sera affranchie de la servitude de la corruption, 
pour avoir part à la liberté de la gloire des enfants de Dieu » (Romains 8: 21). 

La Fête de la Perfection  
La Fête des Tabernacles est la 7ème fête, et elle a lieu dans le 7ème mois. Elle 

durait aussi pendant 7 jours (bien qu’un 8ème fut rajouté ensuite pour une 
convocation solennelle). Ainsi, elle est fortement marquée par le chiffre 7, qui est le 
chiffre de la plénitude et de la perfection sur le plan spirituel. C’est 
l’accomplissement de la moisson dont la Pentecôte était le commencement. Nous 
devons encore discerner qu’elle représente la perfection de notre expérience 
spirituelle avec Jésus. 

Chaque fête est un temps de repos ou Sabbat. La 7ème fête est en outre le 
Sabbat des Sabbats ou la fête des fêtes. Tout comme le Saint des Saints était saint 
même comparé avec le Lieu Saint, ainsi la Fête des Tabernacles est la Fête 
comparée à d’autres fêtes. Comparée à elle, les autres ne sont que des temps 
ordinaires. 

13 



Jésus exprima clairement à ses disciples qu’ils ne devaient pas s’attendre à 
être populaires. « Ils vous chasseront des synagogues, en fait, le temps viendra où 
celui qui vous tuera pensera avoir servi Dieu » leur dit-il (Jean 16: 2). Opposition et 
rejet allaient venir de la part de ceux qui, faisant partie de la même société, 
semblaient les plus enthousiastes à servir le même Dieu. 

Souffrance et humiliation viendront sans faillir sur tous ceux qui cherchent à 
suivre l’Agneau partout où il va. Pour chacun, la forme apparente de cette 
souffrance sera différente et d’intensité plus ou moins grande. Dieu sait ce qu’il fait 
et façonnera exactement son travail pour chacun de nous selon ce qui est 
nécessaire. Nous ne devons pas en outre être découragés par nos afflictions ou 
comparer nos vies avec d’autres qui semblent avoir un chemin plus facile ou 
différent. Nous devons plutôt les accueillir comme nous accueillerions le canif du 
surgeon qui intervient dans une vie menacée par le cancer. Ils sont envoyés par un 
Père céleste dont un des desseins est le bien de ses enfants. Nos péchés à l’intérieur 
doivent être ôtés, et notre Père tout puissant n’a pas d’autre moyen pour le faire. 

Nous devons ajouter une autre réflexion à notre thème sur la souffrance. Le 
Jour de Pentecôte était un grand moment de célébration de 120 personnes dans une 
pièce à l’étage le plus élevé, ayant l’apparence de personnes soûles. Le Jour des 
Expiations le Grand Prêtre allait seul dans le Saint des Saints. Joseph, Moïse et 
David étaient seuls dans leurs souffrances. Jésus, comme il répandait son âme dans 
la mort, cria: « Mon Dieu, mon Dieu pourquoi m’as-tu abandonné ? » A la 
Pentecôte, notre partage est largement avec les hommes. Le Jour des Expiations, 
nous marchons solitaires avec Dieu. 

Ce jour solennel où les Juifs devaient jeûner et humilier leurs âmes prit fin 
dans la plus merveilleuse libération. Ils n’étaient pas seulement pardonnés mais 
aussi purifiés de tous leurs péchés et rendus totalement libres. C’était la préparation 
pour une fête pleine de joie qui allait suivre. Paul parle de toute la création 
gémissant en travail comme si elle attend la manifestation des fils de Dieu. Ces fils 
de Dieu sont ceux qui sont passés par la purification et la libération lors du Jour des 
Expiations et sont entrés dans la Fête des Tabernacles. 

La Fête Des Tabernacles 

La Fête de la Récolte  
La Fête des Tabernacles (ou Cabanes dans quelques Bibles) est aussi appelée 

la Fête de la Récolte. C’est la fête de la moisson entière et donc l’apogée des 
desseins de Dieu. 

Le travail d'un fermier n'a aucune valeur s’il ne récolte pas. Il contemple ses 
épis grandir avec plaisir parce qu’il sait que, lorsque le temps de la moisson vient, il 
aura des champs plein de nourriture. Sans la récolte, tout le labeur 
d’ensemencement et d’arrosage et de désherbage seraient une totale perte de temps. 

12 

Pour Paul, la loi était un professeur d’école (un pédagogue) pour nous 
conduire à Christ. Tout à fait incapable de rendre conforme à ses exigence sa 
propre nature pécheresse, il cria à Dieu pour obtenir miséricorde. En Jésus, il trouva 
le pardon et la délivrance du péché. Par la puissance du Saint-Esprit il fut en 
mesure de faire coïncider sa propre nature avec les exigences de la loi. 

Pour les Pharisiens, la loi était un moyen d’asseoir leur position et leur 
autorité. Ils prenaient chaque commandement et ajoutaient toutes sortes de détails 
ultérieurs à sa signification. Ils établissaient des règles strictes pour ce qui pouvait 
se faire ou ne pas se faire durant le sabbat. Ils insistaient sur les dîmes qui devaient 
être payées, y compris sur le plus petit légume poussant dans le champ. Une stricte 
observance de plus en plus de lois était pour eux la manière de gagner la faveur de 
Dieu. Les fardeaux de leurs lois devinrent de plus en plus lourds. Jésus, au 
contraire, dit que son fardeau était léger. 

De même, de nos jours, le principe de la religion est d’insister sur 
l’obéissance à des lois de plus en plus externes que Dieu n’a jamais données. Le 
chemin de Jésus est un changement intérieur de cœur qui fait que nous gardons ses 
lois d’amour parce que cela est devenu le centre de notre nature. 

La Fête des Prémisses des Premiers Fruits 
Le jour suivant le Sabbat qui suit la Pâque était la fête des prémisses des 

premiers fruits. Cette fête était annonciatrice de la Fête des Semaines (ou 
Pentecôte) qui se produisait 7 semaines plus tard. On disait aux Israélites « apportez 
au prêtre une gerbe des premiers grains que vous avez récoltés. Il agitera la gerbe 
devant le Seigneur pour qu’il l’accepte de votre part » (Lev. 23: 10-11). 

Cette fête parle très clairement de Jésus. Sa résurrection eut lieu très 
exactement ce jour de l’année. Il devint selon Paul « les premiers fruits de ceux qui 
dormaient ». Jésus est le premier fruit, et un si merveilleux premier fruit. Mais tout 
aussi merveilleuse est l’implication qu’il y aura plus de fruit. Il ne peut être un 
premier fruit que si seulement il y en a d’autres qui suivent. Les premiers fruits ne 
sont pas d’une meilleure qualité que ceux qui viennent ensuite. Simplement, ils sont 
cueillis avant les autres. Un fermier serait très embarrassé si le premier grain à être 
ramassé était d’une qualité supérieure et que ceux qui viendraient ensuite seraient 
pratiquement immangeables ! 

Il est primordial de voir que Dieu a planifié Jésus pour être le premier né 
parmi beaucoup d’autres frères. Il ne voulait pas que Jésus soit un fils unique. Il 
désirait qu’il ait beaucoup de plus jeunes frères et sœurs. Dans le monde de 
l’enfance, un frère aîné est généralement plus grand et plus fort et plus avisé que 
ses autres jeunes frères et sœurs. Cependant, comme tous grandissent vers la 
maturité, les différences s’amoindrissent peu à peu et parfois disparaissent 
totalement. Le plan de Dieu, tel que révélé dans les Ecritures, est ce qui devrait se 
passer pour Jésus et nous. 

5 



Puisse Dieu nous donner des yeux pour voir cette grande vérité et la foi pour 
la croire ! 

La Fête des Semaines (Pentecôte) 
50 jours ou 7 semaines + 1 jour à compter de la fête des prémisses se tient la 

fête des Semaines. Dans le nouveau testament, cette fête est appelée Pentecôte, 
nom qui vient du mot grec πεντακοσιοι qui signifie 50. Cette fête, ainsi que nous 
l’avons vu, est la plénitude ou l’accomplissement de la Fête des Prémisses. Il y 
avait alors une seule gerbe agitée devant le Seigneur. A Pentecôte, deux pains 
étaient agités devant le Seigneur. Jésus n’est plus seul. La tête est jointe au corps. 

Quand nous poursuivons notre étude des Ecritures nous trouvons encore que 
la Pentecôte elle-même est aussi appelée une fête du premier fruit (Lev. 23: 16). Sa 
propre plénitude ou accomplissement est la Fête des Tabernacles dans le 7ème mois. 
Comment peut-il y avoir deux fêtes des premiers fruits et deux de plénitude ? 
Simplement, parce que c’est la manière dont Dieu agit. Une fin n’est pas une fin 
mais le commencement de quelque chose de plus grand. Une graine dès lors qu’elle 
a grandit se multiplie elle-même en reproduisant beaucoup d’autres graines, et de 
même, chaque nouvelle graine se démultiplie en en produisant encore d’autres. 

Chaque nouvelle dimension est la plénitude d’une dimension inférieure. 
Comparée à un point, une ligne est un accomplissement de points. Comparée à une 
ligne, une surface est un accomplissement de lignes. Comparée à une surface, un 
volume est un accomplissement de surfaces. Ainsi, nous allons de gloire en gloire 
et du Lieu Saint au Lieu Très Saint. Chaque nouvelle bénédiction est la graine 
d’une bénédiction future. 

50 jours après la première Pâque en Egypte, les enfants d’Israël vinrent au 
Mont Sinaï. Ce que Dieu fit à cet endroit n’était pas moins dramatique que ce qu’il 
avait fait en Egypte. Il descendit de la montagne dans un feu. Il y avait du tonnerre 
et des éclairs et une voix semblable au son d’une trompette. Tout ceci était le 
prélude du don des 10 commandements à Moïse. 

Le jour de la Pentecôte, tel que rapporté dans le Livre des Actes, présente 
beaucoup de similitudes. Les deux évènements étaient évidemment liés. Il y avait le 
bruit d’un vent rugissant puissamment, des langues de feu, et la descente du Saint-
Esprit. 

Les évènements au Sinaï furent le commencement de l’ancienne alliance faite 
avec le peuple d’Israël. Le jour de la Pentecôte fut le début d’une nouvelle alliance 
avec le peuple spirituel de Dieu. 

La Pentecôte est fortement associée aux dons et puissance du Saint-Esprit. A 
ce jour, pour la première fois, pour autant que nous en savons, les gens se mirent à 
parler en langues. Dans les jours suivants, de merveilleuses guérisons eurent lieu, 

6 

Cette vérité est très puissante et difficile pour nous à saisir et à croire. Les 
faits qui suivront portent à cela un témoignage supplémentaire. Une année de plus 
fut ajoutée aux 49 années de Jubilée, qui furent alors comptées comme 50 années. 
Un jubilée des Jubilées (ou 50 fois 50 années) est donc 2500 ans. Conjoncture de ce 
qui arriva au Jubilée des Jubilées (2500 ans) depuis la chute d’Adam. Ce fut 
exactement l’Exode d’Egypte du peuple d’Israël. C’était, dans l’ordre naturel, la 
plus grande délivrance d’esclaves de toute l’histoire. 80 jubilées exactement ou 
4000 ans à partir de la chute d’Adam, un événement plus grand se produisit. Jésus 
mourut à la croix pour rendre libre la création des chaînes dans lesquelles le péché 
d’Adam l’avait plongée. 

Souffrance et Humiliation  
Comment un homme ou une femme peuvent-ils être rendus libres du péché ? 

Paul répond « Celui qui est mort est libéré du péché » (Rom 6: 7). La mort 
physique nous sépare totalement pour toujours de tout ce qui est en rapport avec ce 
monde. Les hommes morts ne pèchent pas. Certains disent que nous seront 
seulement libérés du péché quand nous serons physiquement morts, mais Paul dit 
autre chose. En Romains 6, il parle de la libération du péché en par la mort, 
l’enterrement et l’élévation avec Christ. C’est la mort qui nous rend libres et le Jour 
des Expiations en parle. La Fête des Tabernacles symbolise la résurrection. 

Que signifie cette mort dans nos expériences ? Quand nous étudions la vie de 
grands hommes et femmes de Dieu, nous les voyons traverser la vallée de l’ombre 
de la mort. Les rêves de la toute jeunesse de Joseph volèrent en éclats quand il se 
trouva lui-même injustement accusé et jeté dans un donjon sur une terre étrangère. 
Il dut souffrir avant de pouvoir devenir le bras droit de Pharaon pour délivrer son 
peuple de la famine et de la mort. Moïse également dût expérimenter la mort de ses 
plans et de ses ambitions, alors qu’il passait de la plus haute position en Egypte à 
celle d’un travail méprisé de berger dans les zones stériles et inhospitalières du 
désert du Sinaï. Cette souffrance et humiliation fut le chemin pour la plus grande 
démonstration physique de la puissance de Dieu rapportée dans les Ecritures, et la 
plus grande révélation de sa volonté jamais exprimée avec des mots humains. 
Avant que David puisse s’asseoir sur le trône d’Israël, il dût se cacher dans des 
cavernes pour échapper à la fureur de Saul, et dût partager sa vie avec une bande de 
malheureux et d’exclus. Il dût même quitter la terre d’Israël et vivre parmi les 
Philistins, les ennemis de son peuple, avant que Dieu ne le rende célèbre et fasse de 
lui le roi le plus fameux de toute l’histoire. 

Ces hommes et d’autres semblables à eux souffrirent avant leur temps de 
bénédiction et d’élévation. Leurs souffrances n’étaient pas sans but et sans intérêt, 
mais Dieu s’en servit pour mettre fin à leur orgueil, leurs ambitions et leur volonté 
personnelle. Quelque chose en eux mourut. Leurs vies ne leur appartinrent plus. Le 
monde perdit ses droits sur eux. Ils appartinrent totalement à Dieu et devinrent 
pleinement aptes pour lui. Leur mort même au monde fut la qualification pour le 
gouverner dans la justice et contenait en elle-même la bénédiction de Dieu. 

11 



C’était également une fête différente en n’étant ni une fête agricole ni une fête 
de souvenir national. Elle faisait référence au très sérieux sujet du péché. C’était un 
temps de repentance et de jeûne. 

Dans la tradition juive, les 10 jours qui séparent la Fête des Trompettes à celle 
des Expiations sont des jours de préparation. Ils sont un temps réservé à l’examen 
de conscience. La nouvelle année juive a lieu le jour de la Fête des Trompettes et, 
de ce fait, le Jour des Expiations est un temps pour éliminer tous les péchés de 
l’année précédente. 

Seulement une fois par an, le Jour des Expiations, le Grand Prêtre entrait dans 
le Saint des Saints pour faire expiation pour lui-même et pour le peuple d’Israël 
tout entier. En ce jour, leurs péchés étaient effacés. Pour citer Lévitique 16: 30, 
« parce que ce Jour des Expiations sera établi pour vous, pour vous purifier. Alors, 
devant le Seigneur, vous serez nettoyés de tous vos péchés. » 

Liberté et Délivrance  
La purification des péchés est une préparation nécessaire pour de plus grandes 

bénédictions au temps de la Fête des Tabernacles. Au commencement de notre 
relation avec Dieu, nous reconnaissons avoir péché et l’avoir offensé. Avec un 
grand apaisement dans l’esprit et la conscience, nous comprenons que l’Agneau 
Pascal a été sacrifié pour nous pour notre rédemption et notre absolution. Avec joie, 
nous avançons pour expérimenter la disposition de Dieu et la puissance du Saint-
Esprit dans nos vies. Puis, vient le choc quand nous découvrons au fur et à mesure 
un principe de péché qui conduit et domine encore nos vies. Paul reconnaissait qu’il 
ne faisait pas le bien qu’il voulait et faisait le mal qu’il ne voulait pas. Nous avons 
besoin de quelque chose de plus que le pardon. Nous avons besoin d’être purifiés 
intérieurement. Nous avons besoin de délivrance intérieure de la puissance du 
péché. Sa patte sur nos vies doit être brisée. C’est ce que nous trouvons le Jour des 
Expiations. 

Cette pensée de pardon complet et de restauration est accentuée par ce qui 
arrivait la 7ème année du Jour des Expiations. Chaque esclave Hébreu était rendu 
libre. La 49ème année ou l’année du Jubilée était même encore plus importante. A ce 
moment-là, chaque esclave était rendu libre et toute terre qui avait été vendue 
revenait à ses anciens propriétaires. C’était une disposition merveilleuse pour le 
peuple juif des temps anciens et pour les étrangers qui vivaient parmi eux. 
Cependant, de manière symbolique, il mettait l’accent sur quelque chose 
d’infiniment plus grand, que Paul décrit dans Romains chapitre 8. Là, il nous dit 
que toute la création souffre des douleurs de l’enfantement attendant l’heure de la 
délivrance et de la parfaite liberté des fils de Dieu (Rom 8 :18-22). Les fils de Dieu 
seront les premiers à être libérés pour une merveilleuse liberté. Toute la création 
alors suivra. L’image des esclaves Hébreux symbolise les fils de Dieu qui sont 
rendus libres en premier. Les esclaves étrangers représentent le reste de la création, 
pour laquelle la liberté suivra certainement. 

10 

des paroles de connaissance qui révélaient les péchés cachés et les portes des 
prisons furent miraculeusement ouvertes. Ce fut un temps glorieux de manifestation 
divine. La main de Dieu était visible parmi son peuple. 

En plus des dons, il y eut aussi des ministères. Paul, écrivant aux Ephésiens, 
parle d’apôtres, de prophètes, de pasteurs, de docteurs et d’évangélistes. 
Aujourd’hui, nous avons à la fois la version véritable et celle fausse de ces 
ministères. Quelle bénédiction c’est quand ils viennent vraiment de Dieu ! Paul dit 
clairement qu’ils sont vitaux pour une fondation solide du peuple de Dieu. Il établit 
leur but dans Ephésiens 4: 12-14: «pour le perfectionnement des saints en vue de 
l’oeuvre du ministère et de l’édification du corps de Christ, jusqu’à ce que nous 
soyons tous parvenus à l’unité de la foi et de la connaissance du Fils de Dieu, à 
l’état d’homme fait, à la mesure de la stature parfaite de Christ, afin que nous ne 
soyons plus des enfants, flottants et emportés à tout vent de doctrine, par la 
tromperie des hommes, par leur ruse dans les moyens de séduction ». 

Heureuse est l’église ou la communauté à qui Dieu a donné ces ministères et 
ces dons et qui ne comptent pas sur les techniques du monde et des méthodes des 
affaires ni sur des divertissements pour se sauver de la chute et de la désintégration. 

La Fête des Trompettes 

Le Calendrier  
Dans le calendrier juif, il n’existe pas de fêtes entre le 3ème mois et le 7ème 

mois. Au 7ème mois, c’est le groupe des 3 fêtes des Tabernacles. La première d’entre 
elles, qui a lieu le premier jour du mois, était la Fête des Trompettes.  

On sonnait de la trompette avant chaque fête particulière et au commencement 
de chaque mois. La Fête des Trompettes est cependant une très particulière 
utilisation des trompettes en sus de ces deux usages. Elle est elle-même une fête, 
mais c’est aussi un préliminaire à deux plus grandes fêtes. Elle est suivie par le Jour 
des Expiations situé au 10ème jour du 7ème mois qui, à son retour, est suivie par la 
Fête des Tabernacles qui va du 15ème au 22ème jour. Ces deux fêtes sont si 
importantes qu’elles se font annoncées par la Fête des Trompettes. La Fête des 
Trompettes nous invite à progresser vers ces deux fêtes qui la suivent.  

L’année religieuse juive commence au printemps, mais il y avait aussi une 
année civile ou agricole qui commençait à l’automne (En France, l’année 
académique commence en septembre et l’année d’imposition en février.) Cette 
année civile commença le premier jour du 7ème mois du calendrier religieux. Ceci 
signifie que la Fête des Trompettes était le début d’une année civile. Ceci constitue 
une nouvelle période pour nous dans notre marche avec Dieu. 

Pour les peuples du monde, la nouvelle année est souvent le temps de prendre 
des résolutions afin d’améliorer leurs comportements ou leur façon de vivre. Ces 

7 



résolutions durent rarement plus de deux semaines, estimation du pouvoir de 
l’homme à les entretenir. 

Pour le peuple de Dieu, une nouvelle année peut être un temps de repentance 
en ce qui concerne le passé et la reconsécration pour l’avenir. Le Jour des 
Expiations, qui a lieu le 10ème jour du 7ème mois, fut un temps de pardon des péchés. 
Les trompettes sont de plus un appel à se repentir et à faire un examen de 
conscience. 

Assemblée  
L’usage des trompettes dans les temps anciens servaient plusieurs desseins. 

Le plus important d’entre eux était de rassembler le peuple. Les cloches d’église 
dans beaucoup de pays européens avaient le même but dans le passé. Avant la 
venue des inventions des temps modernes, un son retentissant de trompette était le 
bruit le plus bruyant qui pouvait se faire. Il aurait pu être audible dans tout le camp 
Israélite dans le désert, ou à travers un village ou une ville après l’arrivée des 
Israélites en terre promise. 

A travers toute la Bible, nous voyons que les trompettes sont en usage pour 
assembler le peuple. Dans Nombres chapitre 10, Dieu dit à Moïse de faire deux 
trompettes en argent. Leur première utilisation était d’appeler le peuple au 
rassemblement. Gédéon sonna de la trompette pour sommer le peuple à se battre 
contre les Amalécites. Saul se servit des trompettes pour rassembler les gens à la 
bataille contre les Philistins (1 Sam 13: 3,4). On sonnait des trompettes avant les 
fêtes pour inviter les gens à se rassembler. Jésus enverra ses anges au son tonitruant 
des trompettes pour appeler ses élus à se rassembler des 4 vents (Mat. 24: 31). 

Dieu veut que son peuple s’assemble, mais où et comment ? Devraient-ils se 
rencontrer dans des bâtiments d’églises, des salles publiques ou dans leurs propres 
maisons ? Devraient-ils former une supra-dénomination de tous les vrais croyants ? 
Quelle sorte de rassemblement veut-il ? 

Sous l’ancienne alliance, il y avait un seul lieu valable pour le rassemblement. 
Quand les Israélites étaient dans le désert, le son de la trompette appelait le peuple à 
s’assembler devant Moïse à l’entrée de la tente de la rencontre. Cette tente de la 
rencontre était là où se trouvait la présence de Dieu. Quand les Israélites 
atteignirent la terre promise, Dieu choisit un endroit spécial pour y « placer son 
nom ». « Mais vous le chercherez à sa demeure, et vous irez au lieu que l’Éternel, 
votre Dieu, choisira parmi toutes vos tribus pour y placer son nom. 
» (Deutéronome 12: 5). Cette place était le temple de Jérusalem. Trois fois par an, 
aux trois principales saisons des fêtes, tout adulte mâle Israélite avait l’obligation 
de par la loi de monter à Jérusalem. 

Quand Jésus enseigna-t-il à ses disciples de s’assembler ? … « Là où deux ou 
trois sont assemblés en mon nom, je suis au milieu d’eux » (Mat 18: 20). Il établit 
en esprit un nouveau lieu. Il n’a jamais dit « aller à l’église ». Il dit « venez à moi ». 

8 

Il dit .. « Vous adorerez le Père ni sur cette montagne ni à Jérusalem …Les vrais 
adorateurs adoreront le Père en esprit et en vérité » (Jean 4: 21). 

Paul écrivit aux Théssaloniciens au sujet de « la présence de notre Seigneur 
Jésus-Christ et de la manière de nous rassembler en lui » (2 Thes 2: 1). Le principe 
fondamental de rassemblement dans la nouvelle alliance est que nous n’avons pas à 
nous réunir à un lieu mais à une personne. Nous nous unissons à Jésus. 

Ce principe sans aucun doute est valable pour chaque fête spirituelle dont 
Dieu nous a gratifiées pour nous réjouir. Ceci est particulièrement vrai que les fêtes 
du 7ème mois. Nous devons sortir de nos propres maisons et habiter sous des tentes 
et nous unir à Jésus. 

Une Fête pour Maintenant 
Je crois que cette fête contient un message spécial pour aujourd’hui. Dieu agit 

maintenant de nouvelles manières et il y attire notre attention. Les trompettes sont 
en train de sonner. 

Avant que Dieu manifeste Jésus au monde, il sonna une trompette en 

terre d’Israël. Il envoya Jean le Baptiste pour appeler les gens à la 

repentance et préparer la voie du Seigneur. Jean le Baptiste était une 

trompette. Les voix de la prophétie et de la révélation avaient été 

silencieuses pendant plus de 400 ans depuis le temps de Malachie. La 

trompette sonna pour réveiller le peuple de Dieu et l’appeler en avance. Une 

étape totalement nouvelle dans les desseins de Dieu venait de commencer.  

Aussi, maintenant, de nouveau, les trompettes sonnent. Dieu est en 

train d’appeler son peuple à s’unir et il les appelle avec anticipation. Je crois 

que nous sommes entrés dans une année nouvelle avec Dieu.  

Le Jour des Expiations 

Les Origines 
Le jour des expiations (connu par beaucoup sous le nom Hébreu de Yom 

Kippour) était la fête la plus solennelle du calendrier, et elle était suivie par la plus 
joyeuse des fêtes. Des esprits en harmonie avec les voies de Dieu reconnaissent ce 
principe. Les douleurs de l’enfantement doivent venir avant la naissance d’un 
enfant. Le poids du travail peut durer toute la nuit, mais la joie vient le matin. Jésus 
a souffert et mourut avant qu’il ne soit élevé et monte vers son Père. 

Le Jour des Expiations différait des autres fêtes en étant le seul dans l’année à 
être absolument obligatoire. Selon la loi, toute personne qui ne l’observait pas 
devait être exclue du peuple. 

9 


